
O Toque da Cura: Uma Jornada de Restauração em Cristo
Hoje, seremos conduzidos por uma das narrativas mais comoventes e instrutivas dos Evangelhos,  

que nos revela a profundidade da compaixão de Jesus e o poder transformador de um toque de fé. Nosso 
texto  nos  coloca  em  um  momento  singular  do  ministério  de  Jesus,  onde  Ele  está  no  auge  do 
reconhecimento público.  Ele é popular,  procurado e bem-quisto pela multidão, pois  o Evangelho nos  
apresenta a autoridade inquestionável de Jesus sobre a natureza, os demônios, as doenças e a própria 
morte.

No  entanto,  a  vida  e  o  ministério  de  Jesus  nos  ensinam  lições  valiosas  que  transcendem  a 
popularidade. Não obstante ser popular e bem-quisto, Jesus havia sido rejeitado e até expulso de Gadara 
(Marcos 5:17), uma região de maioria gentia. Mas, ao retornar para o outro lado do mar da Galileia, em  
Cafarnaum, Ele foi calorosamente recebido por uma multidão ávida e sedenta. Há uma profunda lição 
aqui, amados: não devemos permanecer onde nossa presença não é celebrada, mas rejeitada. Se uma 
“Gadara” não o quer, não gaste suas forças tentando convencer quem não quer ser convencido. Entre no 
barco, atravesse as águas, pois há uma “Cafarnaum” que está esperando por você. Sempre haverá uma 
Cafarnaum para um obreiro que foi rejeitado em Gadara. Deus sempre tem um lugar e um povo para 
aqueles que são Seus.

Ao chegar do outro lado, a multidão O comprimia, uma verdadeira massa humana O cercando por  
todos os lados. Mas, nesse relato, as narrativas de Jairo e da mulher hemorrágica se entrelaçam de forma 
magistral, uma técnica literária conhecida como intercalação (ou “sanduíche”) usada por Marcos, que nos 
permite ver contrastes marcantes e lições complementares sobre a fé e o poder de Jesus.

Esses  dois  personagens,  Jairo  e  a  mulher,  nos  ensinam alguns contrastes  que ampliam nossa 
compreensão da obra de Cristo:

 Jairo era um líder da Sinagoga; ela, uma mulher anônima. Ele, com status e visibilidade; 
ela, sem nome e invisível na sociedade. 

 Jairo  era  um  líder  religioso,  respeitado;  ela  era  excluída  da  comunidade  religiosa, 
considerada impura. 

 Jairo era rico e influente; ela havia perdido todos os seus bens em vão buscando saúde , 
vivendo na miséria. 

 Jairo teve a alegria de conviver 12 anos com sua filhinha que agora estava à morte; ela 
sofria há doze anos de uma doença que a impedia de ter uma vida plena, inclusive de ser 
mãe. 

 Jairo faz um pedido público e explícito a Jesus; ela aproxima-se de Jesus com um toque 
silencioso, secreto e anônimo. 

 Jairo quer que Jesus toque em sua filha para curá-la; a mulher quer tocar em Jesus para 
ser curada. 

 Jesus atende a ambos, mas a atende primeiro, demonstrando que a necessidade, e não o 
status, move o coração do Mestre. 

Esses contrastes nos mostram que a graça e o poder de Jesus não fazem acepção de pessoas, mas  
respondem à fé genuína, independentemente de status, riqueza, gênero ou condição social.



I. O TOQUE DA CURA COMEÇA COM A CONSCIÊNCIA DE UMA 
GRANDE NECESSIDADE (Marcos 5:25-26; Lucas 8:43)

A mulher com hemorragia, em sua aparente insignificância, nos ensina a primeira grande lição. 
Seu toque de fé não foi acidental, mas o ápice de uma profunda consciência de sua condição.

1. Um Sofrimento Prolongado e Persistente (v. 43)
O texto nos diz que ela “padecia de uma hemorragia havia doze anos”. Doze anos de tentativa, de  

busca incessante, de esperança muitas vezes frustrada. Doze anos de enfraquecimento constante, físico e  
emocional.  Mas um detalhe precisa ser ressaltado aqui: apesar de todo o sofrimento prolongado,  ela 
estava viva.

Você pode estar sofrendo por muito tempo, amado irmão, amada irmã. Uma dor que se arrasta, 
um problema crônico que parece não ter fim. Mas você está vivo! Alguém pode ignorar você, algumas  
pessoas podem até querer fingir que você morreu, que você não existe mais, que sua história acabou. No 
entanto, o que o outro pensa não determina quem você é. O pensamento de terceiros não escreve seu 
destino. Você está vivo, e por estar vivo, a esperança ainda é uma realidade.

Eu tenho um recado poderoso para aqueles que, por força da dor ou do tempo, esqueceram que 
estão vivos. A mulher com hemorragia, por estar viva, buscou por sua cura. Ela não se conformou com a 
doença, ela quis a cura. Ela reconhece a doença, sim, mas não a abriga em seu coração como uma morada 
permanente. Ela não se rende, não se entrega, não se conforma com o status quo do sofrimento. Ela não 
é uma “coitada” que espera passivamente; ela é uma guerreira determinada a obter vitória, uma heroína 
da fé. Charles Spurgeon, com sua clareza habitual, afirmava sobre a perseverança na fé:

Charles Spurgeon: “Por perseverança, o caracol alcançou a arca.” Sua vida é uma prova de 
que a persistência, mesmo pequena e aparentemente lenta, pode alcançar milagres.

2. Um Sofrimento que Gera Desesperança e Desgaste (v. 43)
A mulher  havia  “gastado  tudo  o  que  possuía  com  os  médicos  e  não  pudera  ser  curada  por 

ninguém”.  Ela  não  era  omissa  nem  passiva.  Ela  não  ficou  amuada  num  canto  reclamando  da  vida, 
mergulhada na autocomiseração. Pelo contrário, ela correu atrás de soluções. Ela bateu em várias portas. 
Ela buscou várias saídas para o seu problema. Mas ela não apenas perdia seu dinheiro, ela perdia também 
aceleradamente sua saúde. O texto diz que ela “só piorava”.

A medicina da época, com todas as suas limitações, não tinha resposta para o seu sofrimento. Os 
médicos não puderam ajudá-la.  Seu caso era crônico e grave.  Não só gastou tudo.  Não só não ficou 
curada. Mas, ironicamente, seu caso médico e financeiro tornou-se ainda mais grave, culminando em uma 
profunda desesperança humana. Martinho Lutero, ao falar sobre a natureza da fé, muitas vezes apontava 
para a falência das soluções humanas como um caminho para a confiança em Deus:

Martinho Lutero: “O que não pode ser alcançado pela razão ou pelo poder humano, só pode 
ser alcançado pela fé.” A desesperança humana pode ser o prelúdio da esperança divina.

3. Um Sofrimento que Destruía os Sonhos da Vida (v. 43)
A hemorragia significava que ela perdia sangue diariamente. O sangue é, na Bíblia e em muitas 

culturas, o símbolo da vida. Perder sangue é perder vida, vitalidade. É como se ela estivesse morrendo aos  
poucos a cada dia, como se a vida fosse se esvaindo lentamente, gota a gota.



Mas o impacto ia além da perda de vida. As leis de pureza levíticas (Levítico 15:19-33) associavam  
o fluxo de sangue à impureza ritual. Isso significava que não apenas ela estava perdendo a vida, mas  
também não podia gerar vida no sentido mais fundamental. Seu ventre, que deveria ser um canteiro da 
vida, um lugar de fertilidade e esperança de descendência – tão valorizada na cultura judaica – havia se 
tornado  o  deserto  da  morte,  o  lugar  de  sua  contínua  impureza  e  esterilidade.  Isso  era  um  golpe  
devastador em sua identidade como mulher na sociedade da época.

4. Um Sofrimento que Produzia Terríveis Segregações (v. 43)
A condição da mulher com hemorragia, sob a Lei Mosaica, impunha uma série de segregações que  

a isolavam completa e dolorosamente da sociedade e da comunidade de fé.

 a) Segregação Conjugal: Segundo a lei judaica, a mulher com hemorragia era considerada impura 
e não podia ter relações sexuais com o marido. Se era uma mulher casada, seu casamento já devia 
estar  gravemente  abalado  por  doze  anos  de  separação.  Se  fosse  solteira,  estava 
irremediavelmente impedida de sonhar com o casamento e com a formação de uma família, 
condenada à solidão forçada. 

 b)  Segregação Social: Uma mulher  com hemorragia  não podia  se  relacionar  fisicamente  com 
outras pessoas. Qualquer um que a tocasse ou qualquer objeto que ela tocasse era considerado 
impuro. Ela devia viver confinada dentro da sua casa, à margem da sociedade, ou, se saísse, era 
sob o risco de contaminar outros e de ser publicamente repudiada. Ela vivia na caverna da solidão, 
do isolamento e do ostracismo social. Ela vivia possuída de vergonha. Por isso, ela se aproxima 
anonimamente de Jesus, com medo de ser rejeitada, pois, sob a lei, se Jesus a tocasse, Ele mesmo 
se tornaria impuro. 

 c) Segregação Religiosa: A exclusão mais dolorosa talvez fosse a religiosa. Uma mulher com fluxo 
de  sangue  não  podia  entrar  no  Templo  para  adorar.  Ela  era  considerada  impura,  portanto, 
impedida de participar das festas religiosas e dos cultos comunitários, que eram o centro da vida 
espiritual  e  social.  Os  rabinos  da  Mishná  (textos  legais  e  tradições  judaicas)  decretavam que 
mulheres  com  fluxo  de  sangue  contaminavam  tudo  o  que  tocavam,  inclusive  utensílios 
domésticos. Havia até a crença de que se os maridos teimassem em relacionar-se com elas nesse 
período, maldições viriam sobre os filhos. Alguns pensavam que até o cadáver de uma mulher 
impura pelo fluxo devia passar por um processo de purificação antes de ser sepultada. Era um 
problema tão sério, que consumiu todos os seus recursos na busca desesperada pela cura (Lucas 
8:43). A teologia da Reforma Protestante, especialmente João Calvino, enfatizava a necessidade 
da livre e desimpedida comunhão com Deus, algo que as leis cerimoniais do Antigo Testamento 
preparavam e que Cristo viria  a  cumprir.  Para a mulher,  estar  cortada da adoração era estar 
cortada da própria vida com Deus. 

João  Calvino:  “A  verdadeira  adoração  a  Deus  procede  de  um  coração  puro  e  uma 
consciência  liberta.”  A  mulher,  portanto,  vivia  em  uma  prisão  de  impureza,  vergonha  e 
isolamento, tanto físico quanto espiritual.

II. O TOQUE DA CURA ACONTECE QUANDO VOLTAMO-NOS DA 
NOSSA DESILUSÃO E BUSCAMOS A JESUS (Marcos 5:27; Lucas 8:44)

Em meio a tamanha desilusão, esgotamento e desespero, surge um novo caminho.



1. Os Nossos Problemas Nos Arrastam Aos Pés de Jesus (v. 44)
Essa mulher, depois de procurar inúmeros médicos, sem encontrar solução para o seu problema 

crônico e devastador, finalmente buscou a Jesus. É uma ironia divina, mas às vezes, somos levados a Cristo 
justamente  por  causa  de  um  sofrimento  agudo,  de  uma  enfermidade  incurável,  de  um  casamento 
rompido,  de  uma dor  que  nos  aflige,  ou  de  uma perda  que  nos  desestabiliza.  A  crise  se  torna  um 
catalisador para a fé. C.S. Lewis novamente nos ilumina:

C.S. Lewis:  “A dor é o grande megafone de Deus para despertar o mundo.” A dor dela a 
impulsionou, a forçou a romper todas as barreiras sociais, religiosas e físicas. Ela rompeu o 
estigma, o medo, a vergonha e foi tocar nas vestes de Jesus.

2. Quando os Nossos Problemas Parecem Insolúveis, Ainda Podemos Ter 
Esperança (v. 44)

A mulher “ouviu sobre a fama de Jesus” (Marcos 5:27). Em um mundo sem mídia social, a fama de  
Jesus corria de boca em boca. Ela ouviu histórias de cura e libertação. Quando tudo parece estar perdido, 
quando todas as saídas humanas se fecham, quando a medicina e a ciência já não têm mais respostas,  
ainda há uma saída, uma porta, uma fonte de esperança que se chama Cristo.

Ela ouviu que Jesus dava vista aos cegos e purificava os leprosos. Ela ouviu que Jesus libertava os 
cativos e levantava os coxos. Ela ouviu que Jesus ressuscitava os mortos e devolvia o sentido da vida para  
os pecadores que se arrependiam. Foi  essa “fama” de um poder incomparável  e  de uma compaixão  
ilimitada que acendeu uma centelha de esperança em seu coração mergulhado na escuridão. Então, ela 
foi a Jesus, e pela fé, ela foi curada!

3. Quando Nós Tocamos as Vestes de Jesus, Podemos Ter a Certeza da 
Cura (v. 44)

No meio de uma multidão que comprimia, apertava Jesus, esta mulher realizou um toque singular  
em Suas vestes. E Jesus perguntou: “Quem me tocou?” (Marcos 5:30). O que houve de tão especial no 
toque daquela mulher, que o difere dos meros empurrões da multidão?

 a)  Foi  um toque  intencional: A  mulher  não  tocou  em Jesus  acidentalmente,  por  um 
esbarrão casual na multidão. Ela pretendia tocá-lo deliberadamente. Ela se moveu com 
um propósito fixo em sua mente. 

 b)  Foi  um toque  com um propósito  definido: Ela  não  tocou  por  curiosidade  ou  por 
impulso. Ela pretendia, com aquele gesto de fé, ser curada de seu mal que a atormentava  
há tantos anos. 

 c)  Foi  um  toque  movido  pela  fé: Este  é  o  elemento  crucial.  A  mulher  acreditava 
firmemente que Jesus tinha o poder para curá-la. Sua fé era ativa, uma convicção que se 
manifestou em ação.  Martinho Lutero, ao discorrer sobre a fé, a descreveu como uma 
ação viva e confiante: 

Martinho Lutero: “A fé é uma obra divina em nós, que nos transforma e nos faz nascer de 
novo em Deus.  É  uma coisa  viva,  ativa e  poderosa.”  Sua fé  não era  apenas uma crença 
intelectual, mas uma confiança que a impulsionou a agir.

 d) Foi um toque eficaz: A resposta foi imediata e inquestionável. Quando a mulher tocou 
em Jesus, ela ficou imediatamente livre do seu mal. A cura foi completa e abrangente: 



 FISICAMENTE: O fluxo de sangue estancou, a vitalidade voltou ao seu corpo. 
 EMOCIONALMENTE: Jesus não a desprezou, mas a chamou de “filha”, um termo 

de  profundo  carinho  e  aceitação,  restaurando  sua  dignidade  e  aliviando  sua 
vergonha. 

 ESPIRITUALMENTE: Jesus lhe disse: “A tua fé te salvou”. A cura física foi um sinal 
de uma salvação mais profunda, uma restauração de sua comunhão com Deus. 

III.  O  TOQUE  DA  CURA  ACONTECE  QUANDO  O  CONTATO 
PESSOAL  COM  CRISTO  É  O  NOSSO  MAIOR  OBJETIVO  DE  VIDA 
(Marcos 5:31-34; Lucas 8:44-47)

A  história  desta  mulher  nos  ensina  que  a  verdadeira  cura  e  restauração  vêm  de  um 
relacionamento pessoal e intencional com Jesus, que deve ser o maior objetivo de nossa existência.

1. Muitos Comprimem a Cristo, Mas Poucos o Tocam Pela Fé (v. 44-46)
Aqui reside um contraste pungente: uma multidão imensa O apertava, O comprimia de todos os  

lados, mas apenas esta mulher O tocou com um toque que produziu uma virtude, um poder que saiu 
d'Ele. A multidão vem e a multidão vai, mas só essa mulher O toca e só ela recebe a cura.

Essa cena se repete hoje. Aos domingos, a multidão vem à igreja. Muitas pessoas estão próximas  
fisicamente de Cristo,  mas não O tocam pela fé.  Aqui e ali,  alguém é encontrado chorando por seus  
pecados, regozijando-se em Cristo pela salvação, e então Jesus pergunta: “Quem me tocou?”

 a)  Ela  tocou  em  Jesus  sob  grandes  dificuldades: Havia  uma  grande  multidão  que  a 
impedia, a empurrava, a invisibilizava. Ela estava no meio da multidão, apesar de estar  
doente,  fraca,  impura  e  socialmente  rejeitada.  Sua  determinação  superou  todos  os 
obstáculos. 

 b) Ela tocou em Jesus secretamente: Em sua vergonha e medo de contaminação,  ela 
queria um toque discreto. Isso nos lembra que a busca por Jesus pode começar em um 
lugar de profunda intimidade e segredo. Vá a Jesus. Mesmo que sua esposa, seu marido, 
seus filhos ou amigos não saibam, Ele pode libertar você de seu mal, de sua escravidão 
secreta. 

 c) Ela tocou em Jesus sob um senso de indignidade: Ela era considerada imunda, impura 
pela lei e pela sociedade. Ela estava com vergonha e com medo da rejeição. Contudo, sua 
necessidade superou seu senso de indignidade. 

 d) Ela tocou em Jesus humildemente: Ela O tocou por trás, nas bordas de Sua veste. Ela 
prostrou-se trêmula aos Seus pés, reconhecendo Sua autoridade e sua própria pequenez. 
Quando nos humilhamos sob a potente mão de Deus, Ele nos exalta (1 Pedro 5:6). Ela não 
tocou Pedro, João ou Tiago; ela tocou em Jesus e foi  curada de seu mal.  A.W. Tozer, 
sempre incisivo sobre a verdadeira adoração, afirmou: 

A.W. Tozer: “A fé deve ter um objeto, e esse objeto é Deus. A fé genuína leva à entrega total.” 
O toque dela foi um ato de entrega total.

2. Aqueles que Tocam a Jesus Pela Fé São Totalmente Curados (v. 44)
A mulher foi imediatamente e totalmente curada. Em Cristo, há cura não apenas para as nossas  

enfermidades físicas, mas para todas as nossas enfermidades espirituais, emocionais, relacionais e sociais. 



Ela foi  curada fisicamente, emocionalmente (chamada de filha),  conjugalmente (restaurada à pureza),  
cerimonialmente (reintegrada à comunidade) e espiritualmente (salva pela fé).

A mulher foi completamente curada. Embora seu caso fosse crônico e grave, ela foi totalmente  
restaurada. Esta é a promessa do Evangelho: há cura completa para o maior pecador. Ainda que uma 
pessoa esteja afundada no pecado, há cura.  Ainda que uma pessoa esteja possessa de demônios,  há 
libertação. Ainda que sua mente esteja cheia de dúvidas, elas poderão ser dissipadas quando você tocar 
em Jesus. Ainda que você tenha caído depois da cura, há restauração para você se você buscar e tocar em  
Jesus novamente. A fonte da graça e da cura ainda está aberta, jorrando continuamente.

3. Aqueles que Tocam em Jesus São Conhecidos Por Ele (v. 46)
Quando a mulher tentou se esgueirar, Jesus parou e disse: “Alguém me tocou, pois percebi que de 

mim saiu poder.” (Lucas 8:46). Para a multidão, ela era uma estranha, anônima, mais uma em meio a 
tantos.  Mas para Jesus,  ela não era anônima. Seu nome podia ser apenas “alguém”, mas Jesus sabia 
exatamente quem ela era e o toque que ela fez.  Se você O tocar  pela fé,  haverá duas pessoas que 
saberão: você e Jesus.

Se você tocar em Jesus hoje, talvez isto não seja conhecido por outros. Talvez seus vizinhos ou 
familiares não ouçam ou vejam. Mas isto será registrado nas cortes do céu.  Todos os sinos da Nova 
Jerusalém irão tocar e todos os anjos irão se regozijar (Lucas 15:10) tão logo eles souberem que você  
nasceu de novo, que sua vida foi tocada e transformada pelo poder de Cristo.

“Alguém!” Talvez muitos aqui não saberão o seu nome, Pastor Oséas, mas ele estará registrado no 
Livro da Vida. O sangue de Cristo estará sobre você. O Espírito de Deus estará em você. A Bíblia diz que 
Deus conhece os que são Seus (2 Timóteo 2:19). Se você tocar em Jesus pela fé, o poder da cura e da 
salvação tocará em você e você será conhecido no céu, como filho amado e restaurado. John Wesley, o 
pai do Metodismo, que tanto pregou sobre a santificação e a certeza da fé, ensinava que a obra de Deus  
no coração é profunda e transformadora:

John Wesley: “Não há santidade, senão a santidade prática.” E essa santidade começa com 
um toque de fé que nos torna conhecidos do Senhor.

4. Aqueles que Tocam em Jesus Devem Fazer Isso Conhecido Aos Outros (v. 
47)

Agora, desde que Jesus sabe acerca da sua salvação e transformação, Ele deseja que você conte  
isso para outras pessoas. Jesus não permitiu que a mulher permanecesse no anonimato. Ele a expôs, não  
para envergonhá-la,  mas para que ela testemunhasse.  “Onde está esse alguém que tocou em Jesus? 
Alguém,  onde  está  você?”  Você  tocou  em  Cristo  e  você  foi  salvo,  curado  e  restaurado.  Torne  isso 
conhecido dos outros! Não se esgueire no meio da multidão secretamente, vivendo uma fé morna ou uma 
gratidão silenciosa. Não cale a sua voz. Não se acovarde depois de ter sido curado. Proclame aos outros o  
que Cristo fez por você!

Talvez você já conhece ao Senhor há anos e ainda não tenha feito uma confissão pública ou  
pessoal a respeito do que Jesus fez em sua vida. Rompa o silêncio. Testemunhe! Talvez você diga: “Mas eu 
não sei o que falar?” Fale o que a mulher falou: Toda a verdade! Conte sua história, sem adornos, sem 
esconder detalhes.  As pessoas não querem mais que isso: autenticidade e o poder transformador de 
Cristo. Vá e fale o que Deus fez por você. Vá e conte como foi que Cristo curou você e perdoou os seus  



pecados. Vá e conte ao mundo, à sua família, aos seus amigos, como Cristo salvou a sua vida e lhe deu a  
paz que excede todo entendimento!

CONCLUSÃO: A Promessa da Paz em Cristo
Marcos 5:34: “Filha, a tua fé te salvou; vai-te em paz, e fica livre do teu mal.”

A bênção com que Jesus se despediu da mulher é uma promessa para nós agora. Talvez você 
tenha entrado neste culto, ou lido este sermão, com medos, angústias e uma hemorragia existencial que 
tem drenado sua vida por muito tempo. Mas, agora, pela fé em Jesus, você pode voltar para casa, para a 
sua vida cotidiana, com a bênção da cura, da salvação, da total restauração. Você pode voltar para casa  
em paz!

Que esta paz, que ultrapassa todo entendimento, guarde seu coração e sua mente em Cristo Jesus  
(Filipenses 4:7). Amém.


	O Toque da Cura: Uma Jornada de Restauração em Cristo
	I. O TOQUE DA CURA COMEÇA COM A CONSCIÊNCIA DE UMA GRANDE NECESSIDADE (Marcos 5:25-26; Lucas 8:43)
	1. Um Sofrimento Prolongado e Persistente (v. 43)
	2. Um Sofrimento que Gera Desesperança e Desgaste (v. 43)
	3. Um Sofrimento que Destruía os Sonhos da Vida (v. 43)
	4. Um Sofrimento que Produzia Terríveis Segregações (v. 43)
	II. O TOQUE DA CURA ACONTECE QUANDO VOLTAMO-NOS DA NOSSA DESILUSÃO E BUSCAMOS A JESUS (Marcos 5:27; Lucas 8:44)
	1. Os Nossos Problemas Nos Arrastam Aos Pés de Jesus (v. 44)
	2. Quando os Nossos Problemas Parecem Insolúveis, Ainda Podemos Ter Esperança (v. 44)
	3. Quando Nós Tocamos as Vestes de Jesus, Podemos Ter a Certeza da Cura (v. 44)
	III. O TOQUE DA CURA ACONTECE QUANDO O CONTATO PESSOAL COM CRISTO É O NOSSO MAIOR OBJETIVO DE VIDA (Marcos 5:31-34; Lucas 8:44-47)
	1. Muitos Comprimem a Cristo, Mas Poucos o Tocam Pela Fé (v. 44-46)
	2. Aqueles que Tocam a Jesus Pela Fé São Totalmente Curados (v. 44)
	3. Aqueles que Tocam em Jesus São Conhecidos Por Ele (v. 46)
	4. Aqueles que Tocam em Jesus Devem Fazer Isso Conhecido Aos Outros (v. 47)
	CONCLUSÃO: A Promessa da Paz em Cristo


